EL CONFLICTE QUANTITATIU/QUALITATIU:
UN FALS PROBLEMA

per

JOAN ESTRUCH
(6-111-1991)

Espero que, efectivament, hi hagi ocasié de discutir-ho, perqué, en pri-
mer lloc, el tema per ell mateix és un tema polémic i és un tema que provoca
debats i discussions de tant en tant i, en segon lloc, perque deliberadament
miraré de fer un plantejament que no defugi la polémica, siné que m’agra-
daria mirar de fer un plantejament en el qual potser en algun moment fins
i tot simplificaré, i aleshores procuraré avisar-ho honestament: que estic exa-
gerant, fent-ne un gra massa o fent-ne caricatura; pero després d’avisar-ho in-
troduiré elements poleémics que espero que puguem recollir per a la discussié.

Dic ja d’entrada que, respecte a la formulacié de la pregunta tal com ha
estat plantejada, de fins a quin punt és un fals problema el conflicte entre el
qualitatiu i el quantitatiu, la meva resposta anira clarament cap a l’afirma-
ci6: es tracta d’un fals problema. No hi donaré gaires voltes: tot el que diré
anira convergint cap a la falsedat d’aquest suposat problema entre el quan-
titatiu i el qualitatiu.

La tercera cosa que volia dir abans de comengar és que, com que el tema
no és solament ric sin6 inesgotable, i tot intent de mirar de sintetitzar-lo en
una hora curta és obviament insuficient i incomplet com a minim, el que he
procurat fer és mirar de triar-ne uns quants aspectes que em semblen par-
ticularment significatius. Aixo pot donar un cert to de fragmentarietat, i no
em sap greu que sigui aixi perque em sento incapac de fer un plantejament
exhaustiu del problema, i aleshores, com a contrapartida d’aquesta frag-
mentarietat, si que m’agradaria d’aconseguir una estructuracié acurada i al
més coherent possible.

Dividiré I’exposicié en quatre apartats: una breu introduccié per a situar
el marc de la reflexié. Un segon punt en el qual miraria de fer un planteja-
ment del problema amb un to més descriptiu i passant-hi per sobre. Un ter-
cer punt en el qual miraria de centrar-me més en els falsos suposits que hi
ha darrera de moltes investigacions i que sén en bona part comuns, tant a
les tecniques quantitatives com a les tecniques qualitatives. I aixo ens por-
tara a un darrer punt, que, com a conclusio, estara centrat més directament
en aquest dilema, i mirarem d’argumentar el perqué de la falsedat del pro-
blema o del dilema.

1. Quin és el marc en el qual cal situar la reflexi6? El tema de la critica
de Its de les eines de treball emprades en sociologia és un d’aquells temes
que els espanyols solen comparar i que els agrada tant de dir del Guadiana:

7




tant aviat hi és com no hi és, es manifesta com no es manifesta. Si faig
aquesta comparaci6 espanyola del Guadiana és perque diria que s’alternen
els periodes en els quals el tema aflora, emergeix a la superficie i esdevé
efectivament objecte de debat, amb d’altres periodes, a vegades forca llargs,
en els quals la problematica roman soterrada i molt poc visible i, fins i tot,
hi ha una tacita complicitat interessada, un interés per tal que, del tema,
se’n parli com menys millor.

Si jo, que no he treballat especialment amb tecniques d’investigacié en
ciéncies socials —no me’n considero un especialista—, goso intervenir és
perqu¢ ja fa ara set anys que, juntament amb un company, Salvador Cardus,
vam contribuir poc o0 molt a un d’aquest periodes en els quals el problema
aflora i emergeix a la superficie. De la publicacié d’un treball que vam fer
sobre les enquestes a la joventut de Catalunya, que comportava una critica
relativament i deliberadament ferotge —el que nosaltres anomenavem ales-
hores el «quantitivisme ingenu» de la immensa majoria de les enquestes
d’opini6—, i arran també d’un altre text que vam publicar per aquelles
dates, que es titulava «Consideracions sobre la crisi actual de la sociologia»,
que va apareixer en el butlleti de la Fundacié Jaume Bofill, poc 0 molt vam
contribuir a un d’aquests periodes en els quals la discussi6 va esdevenir una
realitat oberta.

Ja aleshores formulavem el problema en aquests mateixos termes que
s’ha formulat avui —i val a dir que no séc jo qui va formular la qiiestio, sin6
que ja havia estat suscitada— plantejant-lo com un dilema fals entre les téc-
niques qualitatives i les técniques quantitatives. Aix0 va provocar un cert
debat, i va provocar també —sembla important no passar-ho per alt— un
cert malestar i potser, també, una certa prudéncia, un cert pudor en el mal
us de determinades técniques d’investigacié, com a minim en les seves mani-
festacions més visibles.

Pero, en canvi, tinc la sensacié que des de fa un temps les aigiies que
havien tornat a soterrar-se sense aflorar gaire a la superficie, han anat pre-
nent forca, convertint-se en aigiies més impetuoses i s’hi ha produit al llarg
dels darrers anys un doble fenomen, contradictori en aparenca (de contra-
dictori no en té res), i que sintetitzaria (aqui hi ha la primera caricatura, que
abans deia, de 'exposicid): I’apogeu de tots aquests estudis preelectorals i
postelectorals (no solament els coneguts, siné també els no coneguts que
sén purament ad usum delphini, per a Us privat, relativament confidencials,
ja sigui encarregats per partits ja sigui els que realitza ’anomenat Centro de
Estudios Sociolégicos —CIS—, fill i continuador directe de I'Instituto de la
Opinion Publica dels temps gloriosos del régim franquista); no solament
s’han continuat fent, siné que han pres un relleu considerable i amb una
forta incidéncia social. I s’ha produit també una accentuacié de la banalit-
zaci6 o de la trivialitat més descarada de les anomenades «enquestes d’opi-
nié» a través dels mitjans de comunicacio.

Dos exemples: proliferacié dels resultats d’enquestes d’opini6 a la TV
i la radio, que, sobretot per la televisi6, arrenca d’un programa lddic i de
concurs, en el qual es guanya o es perd i en la fase posterior desapareix la
dimensio ludica i hi ha una creixent tendéncia a presentar els resultats de
’enquesta amb la férmula ritual, i es llancen a 'engros aquelles dades i aquells
formatges que no tenen cap mena de significacié. En un programa de tele-

8




visio, aix0 €s perfectament acceptable amb la condicié de saber amb qui ens
juguem les cartes i fins a quin punt alld és una eina de treball o un element
més que contribueix a la diversié del public.

I en el cas de la premsa, on proliferen també darrerament els resultats
d’enquestes d’opinid, i no necessariament lligades a tematiques electorals, i
aleshores aquella dimensi6 lidica i d’entreteniment no hi és pas, signifiquen
de fet una trivialitzacié de I’enquesta d’opini6 pel poc rigor d’ds que se’n fa,
per la manera descarada com allo esdevé una pura manipulacié de I’opinié
publica i és presentat en un context que no té res de ludic ni d’entreteni-
ment, siné que €s presentat amb «pretensions cientifiques» (entre cometes).
Paral-lelament, és simptomatic que tota enquesta vagi acompanyada d’aque-
lla férmula ritual enquadrada de la fitxa tecnica comprensible només pels
qui efectivament sén técnics; I'inic que ens demostra efectivament és que
aquells resultats no van enlloc, perque tot alldo val només per a la poblacié
entrevistada i, si s’ha de subdividir aquella poblacié en diversos grups per
sexe, edat, urba/rural, etc., i cada vegada que subdividim el grup augmenta
el marge d’error, acompleix per al public una funcié ritual que és de donar
una aparencga de respectabilitat a unes dades que, en canvi, en mereixen
ben poca.

No ho conec amb exhaustivitat; perd podriem continuar, per exemple,
amb el que ens ve a sobre en el cas del cens, en el qual s’ha substituit el full
tradicional per un llibret que té vint-i-quatre pagines i, pel que he pogut
congixer per mitja de la premsa, hi ha una pregunta que demana, no els fills
que tenen, sin6 els fills vius que els han nascut. Es la manera ptdica i velada
per a saber si alguna vegada han avortat o no han avortat. I aixo en un con-
text en el qual un dels desenvolupaments constitucionals que encara no s’ha
fet és el de la protecci6 del ciutada davant la informaci6 centralitzada infor-
maticament; el cens, conjuminant amenaces que allo cal contestar-ho, que
I’engany o la resposta no veridica pot ésser castigada i no sé que, esta intro-
duint preguntes que caldria plantejar-se molt seriosament entorn de la pos-
sibilitat que hi hagi preguntes que hom pugui tenir el dret de no contestar.

Recuperant el fil del tema de les aigilies soterrades, en aquest context
sorgeix fa uns mesos un detonant, que és la publicacié de I’estudi d’Antoni
Estradé i Montserrat Tresserra que es titula Catalunya independent?, que
és un llibre que presenta els resultats d’'una enquesta amb una llarga intro-
duccié metodologica en la qual s’encenen tots els senyals d’alarma possibles
sobre els usos correctes i incorrectes entorn de 1’elaboracié de les dades
de les enquestes. La tardor passada torna a provocar una certa situacio de
debat i de malestar. Els darrers mesos, la discussié entorn d’aquesta qiiestio
torna a ésser un tema de moda; el Guadiana torna a emergir. La mateixa
Fundacié Jaume Bofill organitza un debat sobre el llibre, la Facultat de So-
ciologia de la Universitat Autonoma anuncia un debat per al mes de
gener, i som al mes de marg i encara no s’ha fet (la meva sospita és que no
es fara perqué hi ha interessos molt forts en contra d’un debat obert sobre
aquest tipus de temes); fa un mes s’organitza entre la Fundacié Jaume Bofill
i la dels Serveis de Cultura Popular un debat sobre les enquestes d’opini
entre la informacié i la manipulacid, i ara en aquests moments inaugurem
aquest cicle que vol contribuir a posar sobre la taula aquest tema i, simul-
taniament —no resisteixo la temptacié de dir-ho—, se n’organitza un altre

9




de quatre sessions a I’Institut de Ciéncies Politiques i Socials sobre els son-
datges d’opinio, possibilitats i limits, muntatge paral-lel amb diferéncies sig-
nificatives: els drets d’inscripcié sén 100.000 pessetes, les coses que s’hi sen-
tiran seran diferents de les que se sentiran aqui: dubto que hi hagi gent que
hi vagi i que estigui disposada a sentir les coses que es diran en un cicle com
aquest. S6n unes quantes pinzellades que constitueixen el marc global en el
qual cal situar-se i reflexionar.

2. Quin seria el plantejament del problema? Fa pocs dies, Bourdieu
deia que a la Franca dels anys seixanta la situacié de la sociologia s’havia
caracteritzat per la coexisténcia del que ell anomenava «les techniciens sans
théorie», uns practics, uns practicons o com en vulgueu dir sense teoria,
amb uns «théoriciens sans pratique», uns teorics sense cap mena de practi-
ca. Sobretot, amb aquests jocs de paraules que tant li agraden a Bourdieu,
hi veia que el més significatiu no era tant la coexisténcia d’aquests grups,
siné que aquest dualisme continuava perqué responia a uns interessos
socials molt clars. Venia a dir el segiient: els teoricistes necessiten els prac-
tics sense teoria, els empiristes, perque la seva existéncia els permet de pre-
servar I’encanteri del seu discurs; mentre que, al seu torn, els empiristes
sense teoria necessiten simultaniament I’existéncia dels teorics sense prac-
tica per a evitar la critica radical i definitiva que els podria comportar I’exis-
tencia d’uns tedrics informats per la practica.

Per conseqiient, aquesta coexisténcia pacifica s’explica perque és funcio-
nal per als dos grups. I mentre deia aix0, jo pensava que era curiés que hi
hagués aqui la meitat (de politiques, no n’hi havia) dels professors de socio-
logia i que ho escoltéssim amb un somriure als llavis i que ningd es posés
vermell en una facultat que ha creat dintre de la sociologia dues especialitats
amb dos itineraris que es diuen, respectivament, itinerari teoric i itinerari
aplicat. Estem reproduint a partir de la segona meitat dels anys vuitanta
exactament ’esquema que Bourdieu analitza de la Franca dels anys seixan-
ta. Per qué? Perque continua, efectivament, essent funcional.

Aleshores, plantejar com a alternativa la teoria per un cant6 versus 'em-
pirisme per ’altre, em sembla que no ens condueix siné a un carrerd sense
sortida. Aquest és el primer fals problema que trobarem a la base de laltre
problema entre quantitativisme i qualitativisme. Al darrera d’aix0 hi ha el
fals dilema entre la teoria i ’empirisme.

I en el fons perqué no pot haver-hi una sociologia empirica valida que
recolzi en un marc teoric valid de referéncia, de la mateixa manera que no
hi ha sociologia dita «teorica» que s’aguanti si no és en relaci6 amb una
observaci6 i analisi concretes i empiriques de la realitat.

Fixeu-vos que si mantinguéssim aquesta distincié arbitraria i radical
entre teoria per un canté i empirisme per 'altre, resultaria absolutament
incomprensible, per no dir folla, la reflexi6 que fa Weber al final de la intro-
ducci6 de tot el recull dels seus estudis sobre la sociologia de la religio,
L’ética protestant i I'esperit del capitalisme, quan diu: «Ben lluny de mi una
actitud diletant en les sobries reflexions dels meus estudis, que pretenen
ésser estrictament empirics». Es a dir, els meus estudis pretenen ésser estric-
tament empirics.

El problema de la practica sociologica dominant a casa nostra no és que
sigui empirica, el mal és que sigui una lamentable degradacié o una utilitza-

10




ci6 abusiva de la denominacid, de I’etiqueta de cieéncia empirica. I la pro-
va seria que, pels representants d’aquesta practica, els estudis de Weber
—dirien ells—, d’empiric, no en tenen res, siné que sén teoria pura.
Aquest és el fals dilema que hauriem d’aprendre a trencar, ’esquizofrénia
que hauriem de trencar.

En segon lloc, em voldria aturar molt poc en la critica al quantitativisme
com si fos el responsable exclusiu de tots els mals (Déu n’hi do dels mals
dels quals és responsable!). Es una critica que s’ha fet servir més sovint, i és
per aix0 que m’agradaria més aviat fer la critica dels mals usos que es fan,
tant del quantitivisme com del qualitativisme. No s’hi val a fer del quantita-
tivisme la clau de tots els mals, perqué quan sén emprats correctament,
dominats —«maitrissés», com diria Bourdieu—, esdevenen un instrument til.

Un dels problemes que ha comportat la critica que s’ha fet del quantita-
tivisme ingenu és que semblava deixar el terreny lliure a I'is de les técniques
qualitatives d’investigacid, com si fossin automaticament una panacea i la
solucié de tots els problemes. La realitat és que el qualitativisme pot ésser
igualment ingenu; una cosa no soluciona immediatament els problemes de
'altra. La veritat és que les bases epistemologiques que hi ha al darrera
de les tecniques qualitatives tal com les estem fent servir en molts casos (his-
tories de vida, biografies, entrevistes en profunditat, observacié partici-
pant...) no sén gens clares, fins al punt que et pots preguntar si I'is de tec-
niques qualitatives no sera degut a una certa moda que tendeix a mitificar
tot alld que pertany a ’ambit de la vida quotidiana; perd I'as de les técni-
ques qualitatives no pressuposa que s’hagi fet el que Bourdieu en diu una
«construccié de I'objecte», i sense construccio de I’objecte, ni el qualitatiu ni
el quantitatiu sén superiors I'un a I’altre. Tots dos es presten exactament
igual a un s deficient.

La polémica quantitativisme/qualitativisme podria acabar essent una
cortina de fum per a dissimular unes deficients tecniques quantitatives per
un canté i una abusiva recollida de dades qualitatives per un altre canté. El
problema de fons de la practica sociologica corrent a casa nostra no €s la tria
quantitativisme/qualitativisme, és més aviat I’acceptacié o no dels proble-
mes socials com a tals, la conversaci6 previa abans de comencar a engegar
una investigacié dels problemes socials com a problemes sociologics.
Aquesta és una condicié d’una investigacié sociologica ben feta. Repren-
drem aquest tema al final d’aquesta exposicio.

Dos apunts més pel que fa al plantejament de la problematica. Pel que
fa a I’tis de les técniques quantitatives, és curiés que un home com Sauvy,
que no era precisament un especialista de técniques qualitatives, digués del
quantitativisme que era «’art de precisar les coses que s’ignoren». El pro-
blema del quantitativisme és basicament el d’unes tecniques de recerca que,
volent basar-ho tot en I’exactitud de la mesura, saben perfectament que la
intervencié de I’investigador interfereix en el procés d’obtenci6 dels resul-
tats, deforma els resultats de 'observacié; pero al mateix temps sense que
siguem capagos de mesurar I’abast d’aquesta interferéncia o I'abast
d’aquesta deformacio.

Es per aix0 que hem dit tantes vegades que la major part de les respostes
a la major part de les preguntes d’un giiestionari d’enquesta responen als
models culturals i als estereotips d’una societat o d’un grup, i expressen

i1




menys I’opini6 individual que no la ideologia del grup en el qual I'individu
ha estat socialitzat. I en aix0 consisteix també el que en altres ocasions he
anomenat I’engany, la trampa, la farsa, el frau (aboneu-vos-hi tant com vul-
gueu) de les enquestes d’opinid.

Sabem, al mateix temps, que el problema no és exclusiu de la sociologia
ni de les ciencies socials. Aquesta és la mateixa conclusio a la qual arriba un
metge libanés, Ben Said, que treballa a Franga, en un Ilibre molt bonic que
es diu La lumiére médicale, que es va traduir al castella (em sembla que el
publica Herder), no sé si amb el mateix titol. Parlant de la seva experiéncia
com a metge, diu: «Realment caldria no haver estat mai malalt ni haver inter-
rogat mai cap pacient per a poder creure ingénuament que, quan un pacient
ens contesta una pregunta, ho fa de debo sense cap altra intenci6 que la d’és-
ser sincer i precis i sense cap mena de desig d’orientar el diagnostic».

Aix0 €s exactament el mateix que nosaltres diem de les enquestes d’opi-
nié: la pregunta condiciona la resposta. Sabent-ho o no sabent-ho, encara
que no ens agradi, inspirem les respostes segons la forma de les preguntes.

3. Quins son els pressuposits falsos que hi ha al darrera de totes aques-
tes enquestes? Totes les afirmacions que plantejaré em sembla que sén
comunes a I’Gs de les técniques quantitatives i qualitatives.

Primer pressuposit: «tothom té opinié sobre qualsevol cosa». Aixd és
fals. Sobre molts temes, la majoria de la poblacié no té opini6, no se n’ha
fet problema, no s’ho ha plantejat. Per consegiient, la primera sorpresa que
hauriem de tenir a I’hora de contemplar resultats d’aquesta mena és veure
que els percentatges de no-resposta s6n increiblement baixos. Si els percen-
tatges de no-resposta fossin més alts, seria un indici de major fiabilitat de les
respostes que han contestat; pero quan tothom respon vol dir que no sabem
que ens estan col-locant com a resposta. El clixé cultural vigent, alld que els
sembla que els permetra quedar bé, alldo que els sembla que ’entrevistador
esta desitjant sentir, allo que els permetra treure’s I’entrevistador de sobre
més rapidament (hi tenen tot el dret, a treure-se’ns de sobre rapidament). ..
En qualsevol cas, pressuposar que la poblaci6 té opini6 sobre tots els temes
sembla un error colossal, gravissim.

Segon pressuposit: «les respostes a un giiestionari sén independents de la
manera com ha estat formulada la pregunta». Tots els qui hem elaborat alguna
vegada un qiiestionari —d’enquesta, de qiiestionari escrit, d’entrevista en
profunditat— sabem que la pregunta concreta condiciona les respostes.

Tercer pressuposit: «es pot prescindir d’aquells que no contesten deter-
minades preguntes o que no responen». Aixo és fals, perque el fet de no
contestar una determinada pregunta ja és una resposta. I sovint molt signifi-
cativa. I no fem mai I'esfor¢ d’analitzar quines sén les caracteristiques dels
grups que no contesten. En comptes d’aix0, ens els traiem de sobre, els
excloem i els inscrivim en la categoria dels «no contesta». I sovint s’hi fan
trampes (no m’ho invento) quan a ’hora de creuar determinades variables,
recuperem els «no consta» i els distribuim equitativament en les diferents
categories com si haguessin contestat proporcionalment aquella pregunta
de la mateixa manera que ho ha fet la resta de la poblacié que ha contestat.
El que caldria fer €s esbrinar la no-resposta de determinats tipus de pobla-
cié a determinades preguntes. Per qué les dones tenen el costum de deixar
de contestar preguntes d’un determinat tipus de contingut? Per queé la gent de

12




classe obrera no en contesta unes altres? Com és que determinades pregun-
tes son interpretades per una poblacié concreta com a preguntes llegides en
termes de comportament o en termes d’estratégia, mentre que d’altres les
interpreten com a preguntes de contingut moral? Les respostes, tant dels
que ho han fet com dels que no tenen res a veure, obeeixen al fet d’entendre
la pregunta amb categories diferents.

Quart pressuposit: «les respostes d’un mateix individu al llarg del giies-
tionari tenen una coheréncia que cal que l’investigador descobreixi». Es
fals. I tots nosaltres ho sabem de cadasci, que les nostres opinions o actituds
no son necessariament coherents. En canvi, quan estem fent una investiga-
ci6, exigim de ’enquestat una afinada coheréncia en totes les seves respos-
tes. Per qué? Perque altrament no podem arribar al somni, a ’orgasme de
tot investigador, que és la construcci6 aquella del retrat robot al final: carac-
teristiques segons I’edat, I’estat civil i no sé qué més. Suposa I’exigéncia de
la coheréncia de totes les respostes de ’entrevistat. Aquesta és la de I’en-
questador, no de I’enquestat: el fem encaixar en un model que hem cons-
truit nosaltres. Adés pot respondre per quedar bé, adés sera només per
sortir del pas, com deia abans. I la tendéncia nostra és pressuposar que les
respostes son totes veridiques i que és I’opini6 o ’actitud de ’entrevistat.

Darrer pressuposit: «les interpretacions que nosaltres fem sén allo
mateix que ha dit ’enquestat». En aquest cas, la nostra voluntat o necessitat
de sumar respostes per tal d’obtenir percentatges, d’establir comparacions,
fins i tot la nostra necessitat de codificar i de precodificar les respostes, fan
que, per un cantd, a I’hora d’interpretar els fem dir menys d’alldo que ens
han dit; tot exercici de codificacié o precodificacié és normalment una
reduccié de les respostes, i en les nostres interpretacions fem dir menys
coses de les que realment ha dit; és [’inica manera de poder construir unes
categories que siguin comunes a molts d’ells. Simultaniament, i per I’altre
extrem, hi ha un cert tipus d’interpretacié de les respostes que els fa dir més
d’allo que diuen estrictament, o perque la nostra logica no és la mateixa de
I’enquestat, o perque volem relacionar respostes dificilment relacionables, o
perqué la interpretacié va molt més enlla del que diuen estrictament les
dades.

Tots aquests pressupOsits son comuns a les teécniques qualitatives i quan-
titatives. Estem en un fals dilema: el problema és com fer un us correcte de
’'una o de P’altra, i el problema és saber en quins casos i amb quins objectius
haig de triar una metodologia quantativa o qualitativa. I m’hi haig de saber
adaptar. El drama és que sovint el que fem és que la investigacié s’adapti a
la logica i al métode que hem decidit emprar, quan hauria d’ésser a I'inre-
vés. Es alld de Mills: «La metodologia en ciéncies socials necessita d’una
bona dosi d’imaginacié sociologica. Cal ésser metodolegs de nosaltres
mateixos». «No us convertiu en esclaus de la metodologia», deia Mills. No
s’ha fet el socidleg per a la metodologia, siné que la metodologia s’ha fet per
al socioleg; un instrument al nostre servei que hem de saber dominar. Quan
ens deixem dominar per la metodologia, estem perduts, hem begut oli.

4. El dilema quantitatiu/qualitatiu és un fals dilema perque els proble-
mes de fons que han anat emergint sén comuns a les técniques qualitatives
i quantitatives.

D’aquests problemes, en voldria subratllar tres d’'una manera especial.

13




S€ que en la tria s6c fragmentari i no els dic tots, i probablement me’n salto
que sén prou importants.

a) Penso que comenga a ésser urgent (és possible que la urgéncia sigui
meva i que estigui projectant el que jo sento com una necessitat) de fer un
estudi d’un caracter historic: d’on vénen les enquestes?, quins sén els ori-
gens que han donat lloc avui al que anomenem enquestes? Aixd posaria
en relleu que les enquestes han d’ésser considerades primerissimament com
a tecniques de control abans que res. Una analisi historica ho posaria clara-
ment de manifest. (Cita un llibre de Claval, Els mites fundadors de les cién-
cies socials, i diu més o menys el segiient: «Les tecniques d’organitzacié
administrativa van recolzar inicialment sobre una barreja de quadriculacié
del territori i de comptabilitat. Com que no feia falta vigilar permanentment
tota la poblacid, no calia que la divisié de I’espai fos tan meticulosa com en
el cas de I’escola, del taller, de la pres6, que el control fos tan meticulds;
pero si que convé que tothom tingui assignada una unitat administrativa,
1 aixi neixen les circumscripcions, en el si de les quals els funcionaris han de
poder neutralitzar els qui amenacen I'ordre. Les primeres que aconseguei-
xen sistematitzar ’organitzacié administrativa de P’espai son les esglésies,
tant de la Reforma com de la Contrareforma»). Com deia, sempre que
anem a parar a analisis de caracter historic ens trobem que alld que fem anar
sense que en siguem conscients és fill o heréncia de I’Església de segles
endarrera. (Diu ell: «També aquestes técniques son sistematitzades per pri-
mera vegada per les esglésies. Ja des de ’¢poca carolingia, la divisié en
parroquies havia proporcionat una base eficag per a 'enquadrament religiés
de la poblaci6; pero I’eficacia d’aquest enquadrament es veia entorpida per
la negligéncia i la descura en I’elaboracié de la informacié. Per aixo en el
moment de la Reforma i dels enfrontaments entre les esglésies, es va con-
siderar necessari replantejar aquesta organitzacié de la societat. Tant és que
es tracti de catolics com de protestants, i la idea és clara i senzilla a més no
poder: I'organitzaci6 religiosa s’ha de basar en un control exclusiu de I’es-
pai, i d’aqui en sortira la férmula aquella del cijus regio, eius religio, a partir
de la qual s’efectua la divisié d’Alemanya i d’altres paisos on hi ha baralles
confessionals i, dins el marc de les regions que dominen, les esglésies des-
cobreixen nous mitjans per a reforcar el control; tant en el cas de ’Església
reformada com en el cas de I’Església postridentina, I’empadronament de
les animes esdevé de suprema importancia»). Es origen historic dels empa-
dronaments i dels censos, els registres parroquials en els quals es pot resse-
guir tota la seva vida des del baptisme fins a la mort. («Gracies als registres
parroquials, I'autoritat religiosa pot assignar a cadasci un lloc en la comu-
nitat global. Els estats no tarden a adonar-se del partit que poden treure
d’aquests metodes ideats per les esglésies. I aqui tenim el pas significatiu en
evolucié. En un primer moment, i abans d’imaginar un sistema paral-lel
d’empadronament, es limiten a fer servir els registres que porten les parro-
quies. I per a conéixer bé la poblacié s’adonen que amb els llibres no n’hi
ha prou, i cal completar la comptabilitat dels moviments naturals amb uns
balangos periodics. Els recomptes de llars serviran per a indicar als gover-
nants quantes son les families que han de pagar impostos»).

Totes aquestes técniques neixen originariament com a técnica o control
de la poblacié per a saber on sén, per a saber quants sén, per a saber qui ha

14




d’ésser reclutat o mobilitzat en cas de conflicte... I 'element complementari
dels censos son els primers cadastres: el mesurament de les propietats i el
cadastre, a partir del qual es pot calcular la quantia dels impostos que han
de pagar els propietaris. I un detall curiosissim i divertidissim: els primers
individus que a Anglaterra comencen a fer cadastres a comencament del
segle XVII, els agrimensors, en anglés en diuen «surveyors», «surveys».
Divertit: el survey €s inicialment aquesta analisi, aquesta quadriculacié del
territori i dels que hi habiten per tal de tenir la poblacié controlada.
Aquesta €s només una pista per on sembla que hauria d’anar la reflexié;
pero en aquest sentit, les enquestes son fonamentalment, avui també, unes
tecniques de control de la poblacié. I aixd ho hauriem de tenir molt clar;
altrament, se’ns escapen dimensions fonamentals de la finalitat per a la qual
serveixen les enquestes.

b) Malgrat haver-nos allunyat del positivisme comtia més pur i dur,
sovint i gairebé inconscientment continuem compartint un d’aquests preju-
dicis purs de la primera época, segons el qual, estant atents a la realitat i
escoltant-la, coneixem. Quan, en canvi, sembla que avui hauriem de dir
sense vacil-lacions que, al coneixement, no s’hi arriba a través de la mesura
i tampoc a través d’aquesta escolta de la realitat. Aix0 és un prejudici posi-
tivista, perqué ho fem com si n’hi hagués prou de mirar els fets per tal de
coneixer la realitat. Implicitament estem pressuposant que els fets o la rea-
litat parlen tots sols. El que cal fer precisament és saber-los observar, els
fets. ‘Els fets no canten tots sols, només parlen quan els interroguem. La
realitat només parla quan la interroguem, amb dues conseqiiéncies basi-
ques: la primera, els tipus de resposta de la realitat depenen dels tipus d’in-
terrogant que li plantegem; perd mai no se’ns revela la realitat en tota la
seva integritat, la seva puresa, siné que se’ns manifesta en funcié de la inter-
rogaci6 que li plantegem. Dit d’una altra manera: tot coneixement ho és des
d’un determinat punt de vista, i el nostre també: el nostre coneixement és
parcial, des d’'una determinada perspectiva, i és funci6 dels interrogants que
nosaltres plantegem a la realitat.

La segona conseqiieéncia és que, quan nosaltres deixem que els fets can-
tin, parlin per ells sols sense interrogar-los, el que val a dir és que deixem
que els fets contestin interrogants que han estat plantejats per d’altres. Dei-
xem que els altres preguntin en lloc nostre.

¢) Quan deia: «cal transformar els problemes socials en problemes
sociologics»; quan en la nostra investigacié deixem que els fets parlin per
ells mateixos, quan no intentem posar nosaltres el domini de la nostra inter-
rogaci6 dels fets, estem deixant que les respostes siguin formulades a uns in-
terrogants que ha formulat un altre. I aquest altre, el qui ha formulat els
interrogants, és el qui paga la investigacio.

Tota investigaci6 hauria de passar, com a pas previ i indispensable abans
d’ésser duta a terme, per una transformacié de la problematica, tal com la
planteja el qui paga, que sera sempre una problematica definida en termes
de problema social, a una problematica que sigui sociologicament pertinent.
Aix0 és el que Bourdieu anomena «la construccié de I’objecte», i no hi ha
gran cosa més darrera de la teoria de Bourdieu sobre la construccio de I’ob-
jecte. Aixo0 és el que Berger diu: convertir els problemes socials en proble-
mes sociologics. (Berger diu, amb exemples elementalissims: «el problema

15




social és el divorci; perod el problema sociologic és el matrimoni». Aixd vol
dir que séc incapag de dir res pertinent sobre el divorci si préviament no he
fet la transformacié de la problematica i no m’he preguntat que carai vol dir
aix0 del matrimoni. Si no entenc per que en una societat funciona aquest
tipus de regulaci6 de la sexualitat i la procreacié en forma de matrimoni i en
quins models socials i culturals concrets funciona aquesta institucié del
matrimoni, no podré dir res de sociologicament pertinent sobre el divorci.
El problema social de la delinqiiencia, diu Berger, fa que el problema socio-
logic sigui ’existéncia de la llei. Alld que m’haig de saber contestar com a
socioleg és el perque i el com de la necessitat d’una determinada legislacié
que regula comportaments i els classifica com a legitims i no legitims i en
tolerats i castigats en una societat determinada. I només quan seré capag de
donar resposta a aquesta pregunta sociologica fonamental, comengaré a
entendre els fenomens de la delinqiiéncia.)

Aix0, que seria demostrable en qualsevol tema d’investigacid, sembla
que és el problema basic, previ, indispensable que s’ha de resoldre en tota
investigacié que tingui pretensions sociologiques, i es tracta d’un problema
que és estrictament comu al qualitatiu i1 al quantitatiu. Si sabem resoldre
aquests problemes previs, el problema dels pressuposits implicits, de saber
qui és que formula I'interrogant i com el formula, la transformacié6 del pro-
blema social en problema sociologic; si sabem resoldre aix0, aleshores, efec-
tivament, les técniques esdevindran allo que han d’ésser: eines, instruments
de treball, auxiliars al nostre treball, i no una mena de divinitats davant les
quals ens hem d’agenollar, que se’ns imposen, que ens imposen respecte,
que ens fan por i, en definitiva, a les quals supeditem tot el contingut de
la investigaci6.






